
Kinh Velāma
(11.01.2026)

Kalama tri ân đh  airohpu3 ghi chép.

[18/01/2026 - 07:20 - airohpu3]
Rồi sáng nay, trưa nay thì chúng ta học tiếp cái bài kinh Velāma ở trong Tăng Chi. Ở Tăng Chi Bộ 
có phần Chính Pháp hay là cái phẩm Sư Tử Hống. Thì đương nhiên là bài kinh này là bài kinh rất là
quan trọng và chúng tôi cũng đã cố ý trích lục đưa vào ở trong cái bộ Kālāma.
Tại sao nó quan trọng? Là bởi vì trong các cái công đức mà phổ biến mà Phật tử mình hay thực hiện
hay lưu tâm đó là pháp bố thí. Nhưng mà chúng ta không có biết nhiều lắm về cái chuyện bố thí. 
Mình cứ nghĩ là mình bỏ ra vật chất là gọi là bố thí rồi. Nhưng mà thật ra đó, thì bố thí nói riêng và 
các công đức khác nói chung, nó giống như bao nhiêu công việc khác ở trên đời này: hễ mình có 
hiểu biết á thì cái tác dụng ý nghĩa nó sẽ lớn hơn. Thì bố thí cũng vậy. Bố thí mà hiểu theo cái nghĩa
mà phổ thông của mình á thì nó thường lắm. Nhưng mà trong cái bài kinh này thì nghĩa rất là sâu. 
Sâu ở chỗ nào?
Thì cái duyên sự nó bắt đầu từ một cái ngày mà ông Cấp Cô Độc là một thí chủ lớn vào hầu Phật và
Đức Phật kể cho ông nghe một cái câu chuyện xưa. Thông qua cái câu chuyện đó, Đức Phật Ngài 
gửi gắm rất là nhiều cái thông điệp quan trọng và cái "rất nhiều" đó mình có thể gom gọn lại đó thì 
nó nằm ở trong ba điều thôi. Nội dung kinh Velāma đó. Ngài kể lại chuyện xưa là trong tiền kiếp 
Ngài từng là một thí chủ lớn. Cái số lượng tài vật mà Ngài bỏ ra để bố thí đó có thể nói là ức vạn, 
ức vạn. Chỉ riêng cái phần Ngài bỏ ra đó cũng đủ để làm gia tài của một phú hào thời hiện đại. Cái 
số vàng mà Ngài bỏ ra, số vàng, số ngọc, số vải vóc y phục mà Ngài bỏ ra, đặc biệt là số kim loại 
quý đó, bảo kim quý thạch mà Ngài bỏ ra thì đủ để làm cái gia tài của một phú hào thời nay.
Cái chuyện nó như thế này: theo trong sớ giải của kinh Velāma đó, thì trong một cái tiền kiếp thì Bồ
Tát Thích Ca Mâu Ni đó đi học chữ ở một cái trung tâm học thuật rất là lớn. Ở cái trung tâm đó, nó 
giống mình tạm hiểu là giống như mấy cái trường mà Sorbonne của Pháp hay là Oxford hay là 
Cambridge của Anh bây giờ, lớn vậy đó. Và rất là nhiều nhân vật hoàng tộc cũng đến học ở đó. Và 
vì Ngài rất là xuất sắc, cái chương trình học là 16 năm mới xong mà Ngài hoàn tất trong vòng có 3 
năm thôi. Đấy Ngài giỏi như vậy đó. Người ta mất 16 năm thì Ngài chỉ mất có 3 năm để Ngài hoàn 
tất.
Thì lúc đó mấy cái vị giáo sư mà của cái trung tâm đó mới mời Ngài làm thầy trợ giảng. Mời làm 
thầy trợ giảng có nghĩa là ngồi ghế ngang với họ đó để mà hướng dẫn cho học trò, và đặc biệt là 
trong đó có hàng ngàn vị gọi là vương tôn hoàng tử từ các nơi về. Sau một thời gian thì Ngài cũng 
có lúc Ngài ngừng chứ. Thì Ngài ngừng lúc nào? Ngừng cái lúc mà mới xong cái khóa cho mấy cái 
ông đó đó, mấy cái ông mà vương tôn hoàng tử. Thì mấy ông đó về lên ngôi làm vua hết. Thì Ngài 
đó Ngài được mấy vị đó coi là sư phụ. Và mỗi năm thì họ đều về để mà gặp thầy và cái quà cáp mà 
họ đem về để mà kính thầy đó, nó nhiều coi như núi vậy đó. Thì đó là lý do tại sao mà Ngài có tài 
sản nhiều đến mức mà trong chánh kinh kể là Ngài đã cho chừng đó vàng, chừng đó ngọc ngà, châu
báu lụa là. Ở đâu ra? Là do quà tặng mấy ông vua đó, mấy ông học trò cũ đó.
Thì có một ngày đó Ngài mới phát cái thiện tâm, khởi phát thiện tâm muốn bố thí cúng dường, lòng 
thiết tha mong mỏi có một cái đối tượng xứng đáng để mà cúng dường. Thì ngày xưa đâu phải như 
bây giờ. Bây giờ mình có cái mạng xã hội mình tìm trong vòng có tích tắc là ra phải không? Hòa 
thượng này hòa thượng kia, linh mục này linh mục nọ. Ở cái đối tượng thời xưa làm gì có. Thì trong
kinh nói, trong sớ giải nói Ngài cầm một cái bình nước Ngài mới rót xuống và Ngài khấn: nếu mà 
trong cái trời đất mênh mông này mà có được một cái nhân vật, một nhân vật mà xứng đáng để mà 
đến nhận cái cuộc đại thí này nè thì xin cho dòng nước nó đừng có chảy. Không chảy nữa. Dòng 
nước không chảy. Nếu mà có thì dòng nước không có chảy, nước không có chảy. Thì Ngài khấn 
xong như vậy đó thì - xin lỗi tôi nhắc lại - nếu mà tìm không ra người trong trời đất này không có ai
xứng đáng nhận thì xin nước đừng có chảy. Nếu không có người thì xin nước đừng có chảy. Thì 



Ngài khấn xong, tôi nhắc lại nha: Nếu không có người thì nước đừng có chảy. Thì Ngài cầm cái 
bình Ngài dốc xuống Ngài rót nước, đứng yên nó không chảy. Nước đứng yên.
Thì Ngài biết rằng trong toàn cõi, toàn cõi đất lúc đó không có nhân vật nào hiền thánh cả. Ngài 
khấn: "Nếu không có ai nước đừng có chảy" thì Ngài gặp như mình thì mình đã buồn rồi, nhưng mà
Ngài không. Ngài vui chuyện khác. Ngài vui là vì Ngài thấy rằng cái lời khấn của Ngài có linh 
nghiệm. Có nghĩa là người lạc quan, người tích cực là hơi vậy. Là tình huống nào cũng vui. Mà thấy
linh thiệt, cái bình nước này mà rót xuống nước nó không chịu ra. Nước không chịu ra mà không có
cái gì mà cản nó hết. Nó có một cái yếu tố gì đó rất là tâm linh, có một cái sức mạnh nào rất là tâm 
linh nó khiến cho nước rõ ràng rót mà nó không ra.
Và Ngài biết rồi, Ngài biết là trong toàn cõi đất lúc đó không có nhân vật nào hiền thánh. Thì Ngài 
mới khấn tiếp thứ hai là: "Nếu mà người nhận không có thôi vì có người cho, thì cái lòng của ta nếu
mà ta khấn.". Như ta vừa khấn đó là nếu không có hiền thánh xứng đáng đến nhận thì xin cho nước 
đừng có chảy, thì có thể là do cái bình trục trặc, bây giờ mình khấn ngược lại: "Nếu mà ta là người 
chân thành chí thành thì xin cho nước chảy đi". Thì Ngài vừa nghĩ như vậy xong là nước nó chảy ào
ạt, chảy hết cái bình. Đấy.
Thì cái chuyện này đối với nhiều bà con ở trong room này có thể nghĩ đó là chuyện phong thần. 
Như chúng tôi xem trong kinh là thấy như vậy, kể hầu bà con cho vui vậy thôi. Nhưng mà các vị hỏi
tôi ý kiến tôi về chuyện này thì tôi xin thưa rằng cái câu chuyện này, cái chi tiết này đối với tôi rất là
quan trọng. Quan trọng chỗ nào? Là tôi không có mê tín dị đoan. Tôi không có màn mà tin thầy bà, 
ngay cả ba cái long thần, hộ pháp, chư thiên thì tôi cũng nghĩ là họ có thiệt nhưng mà tôi không có 
nghĩ rằng giữa họ với tôi có cái liên thông nào hết trơn. Tôi mạnh ai nấy sống, nước sông không 
phạm nước giếng. Nhưng có một chuyện, trong những tình huống đặc biệt đó thì tôi nghĩ mình cũng
có nên thực hiện một chút nguyện lực.
Một chút nguyện lực. Những lần mà Kālāma bị rắc rối đó thì tôi có khấn là: cái trung tâm này 
không phải là cho riêng chúng tôi mà nó là nhắm tới các thế hệ thiền sinh. Các thế hệ thiền sinh mai
sau mà nếu mà họ là những cái người mà chân tu thì cái năng lượng của họ rất lớn, thì xin cho cái 
năng lượng của các thế hệ thiền sinh tác động. Tác động cho cái ma chướng này nó qua đi. Thì 
không biết có phải do mình khấn hay không nhưng mà nó có nhiều cái bước ngoặt rất là ngoạn mục 
vào đúng phút 89. Đúng phút 89 trung tâm Kālāma có những cái sự hỗ trợ mà phải nói là hoang 
đường, không tưởng, phản khoa học. Có nghĩa là nếu mà trên mặt lý thuyết, lý luận thì nó không thể
xảy ra, chuyện không thể xảy ra. Khấn thì khấn vậy thôi chứ không thể xảy ra.
Thì nhắc tới đây tôi mới nhớ một chuyện là có một cái giáo xứ đó nó bị hạn hán rất là lâu thì mọi 
người đều cầu Chúa. Cầu Chúa, cầu Chúa, cầu Chúa. Các vị lễ trọng, lễ lá, lễ vọng, lễ tro, cứ lễ là 
người ta lại khấn. Thì một ngày kia một trận mưa đổ xuống suốt 3 ngày 3 đêm, và trong lúc mưa to 
gió lớn sấm chớp thì người ta nghe thấy tiếng của Chúa trời vọng xuống: "Ta làm mưa không phải 
là vì linh mục, không phải là vì các ma sơ, không phải là vì giáo dân trong cái giáo xứ này mà ta 
làm mưa chỉ vì một cô bé trong cái giáo xứ này thôi". Vì sao vậy? Vì trong cái đám mà tham dự 
thánh lễ cầu mưa, cả ngàn người như vậy chỉ riêng có cô bé này ngày nào cũng chuẩn bị áo mưa và 
xách cây dù theo như là sắp sửa mưa. Có nghĩa là cô bé cầu và cô bé có niềm tin. Thì Ta cảm cái 
niềm tin đó, còn cái số còn lại cầu vậy thôi chứ còn không ai, không ai có một cái động thái nào để 
gọi là chuẩn bị đón mưa hết. Riêng cái cô bé này đó, là trời chưa mưa nhưng mà kể từ lúc mà giáo 
xứ phát động cái công cuộc gọi là cầu mưa đó thì chính cô bé ngày nào cũng chuẩn bị ô dù, đó như 
là sắp sửa mưa.
Ở đây cũng vậy. Đây là cái chuyện Bồ Tát đó Ngài khấn như vậy. Rồi kể từ sau cái giây phút đó 
Ngài biết chắc rồi. Tuy không có hiền thánh ở đời nhưng mà cái nguyện lực của người lành là có 
thật. Đấy cái chuyện nó quan trọng chỗ đó. Tuy tạm thời hiền thánh không có mặt nhưng mà cái 
nguyện lực của người lành là có thật. Không thật sao mà nó có cái hiện tượng đó. Hai lần đều lạ hết.
Cái lần thứ nhất là: "Nếu không có người xứng đáng thì xin nước đừng chảy". Đúng, nước đứng 
yên. Và nó đang đứng như vậy thì Ngài tiếp tục dòng suy nghĩ thứ hai. Một lời khấn thứ hai. Đấy. 
"Nếu mà ta là người thật sự có lòng lành thì xin cho nước cứ chảy ra đi, cho nước chảy ra".
Cái chuyện đó, cái chi tiết đó nó không phải là quan trọng đâu. Quan trọng là cái phần khác. Thì khi
mà Đức Phật Ngài kể cái câu chuyện xưa cho ông Cấp Cô Độc, Ngài kể tiền thân của Ngài đã bố thí



như vậy và Ngài nói rằng trong cái buổi bố thí suốt 7 năm, cái cuộc đại thí đàn, cuộc đại thí đó kéo 
dài suốt 7 năm 7 tháng. 7 năm 7 tháng không có một hiền thánh nào xuất hiện, chỉ toàn là dân chúng
các nơi đổ về để mà nhận thí thôi. Suốt 7 năm 7 tháng cuộc đại thí kéo dài cúng dường. Xong Ngài 
kể xong rồi đó thì Ngài mới nhắc mấy câu rất là quan trọng mà đó chính là cái tâm điểm mà tôi đặc 
biệt muốn nhấn mạnh trong cái bài giảng trưa nay đó là: cái bản thân cái người mà thí chủ đó, bản 
thân cái người thí chủ. Ở trong sớ đó, trong chánh sớ nói mình mới khiếp, bản thân người thí chủ 
không có phải là đổ ra một núi tiền, núi của thì gọi là đại thí. No! No! Mà phải hội đủ các cái điều 
kiện sau đây.

[19/01/2026 - 06:22 - airohpu3]
Thứ nhất là gì? Cái thứ nhất là Sakkaccaṃ deti, tức là bố thí phải bằng sự trân trọng, bố thí bằng cái
sự trân trọng chứ không có thể nào mà mình ỷ mình là đại thí chủ rồi mình mượn cái cơ hội này 
quần là áo lụa chưng diện ngọc ngà châu báu để cho người ta ngắm mình, rồi mình trong cái tư 
cách, trong cái vị thế của kẻ ban phát nghênh ngang đi tới đi lui, nhìn cái kẻ nhận như rác rưởi, kẻ 
thọ ơn của mình đấy, thì bố thí như vậy không được. Mà bố thí bằng sự trân trọng, thí dụ như tôi ví 
dụ thôi đừng có hiểu lầm tội nghiệp những cái lần mà có khóa học Kālāma đó, thì chúng tôi luôn 
luôn và luôn luôn tổ chức cho bà con học viên cùng hùn góp với nhau thực hiện một cái buổi đại 
trai đàn vài ba nghìn. Như kỳ rồi mình cúng dường cũng 3000 đó.
Khóa 3 kỳ rồi là nhóm, trung tâm Kālāma tổ chức một cái buổi cúng dường 3000 tăng ni thì trong 
bóng đêm khi mà xe đem nguyên cái nhóm Kālāma ra đó, thì họ thả mình lên một cái khu phức hợp
mênh mông nó tối thui à, mình tới ngay chỗ đốm sáng, mình mới lấy cơm và đặt bát cho chư tăng, 
này cơm trắng thôi. Còn cái thức ăn người ta vô mấy cái cà mèn, mấy cái cà mên nhỏ nhỏ từng 
phần từng phần cho các chùa 45 vị, 97 vị, 18 vị gì đó mỗi chùa là người ta phần đồ ăn, thức ăn á 
người ta để riêng còn cơm trắng mình chỉ để cơm trắng thôi đó cho đừng có dơ đừng có hôi.
Trong bóng đêm chúng tôi đứng chúng tôi thấy chư tăng hàng đoàn, hàng đoàn, hàng đoàn ở trong 
bóng đêm từ từ tiến tới rồi lúc đó quý vị biết tôi nghĩ cái gì không? Tôi nghĩ ở đây không phải là 
những vị sư nghèo khó, không phải chỉ đơn giản là những cái vị bần tăng khổ sải đầu trần chân đất 
giữa khuya lạnh thế này ôm bình bát đi xin cơm, tôi nghĩ như vậy. Mà tôi nghĩ đây là những cái vị 
mình nối truyền huệ mạng của chư Phật ba đời mười phương; trong số này ngay kiếp này, số này 
trong kiếp này tương lai là những vị Tăng thống, những vị Thiền sư, những vị Viện trưởng, những 
vị Pháp sư Tam tạng, những vị truyền thừa cái mạng mạch tuệ giác của Thế Tôn – đó là kiếp này. 
Còn kiếp sau thì trong cái số hàng ngàn vị tăng mà đang từ từ tiến tới cái chỗ mà nhận cơm trắng 
mà do cái nhóm Kālāma cúng dường, trong đó có những vị Chánh Đẳng Giác tương lai, Độc Giác 
tương lai, Chí thượng Thinh văn như ngài Xá Lợi Phất, ngài Mục Kiền Liên, rồi những cái vị Đại 
Thinh văn như ngài A Nan, ngài Ca Diếp, ngài Phú Lâu Na….Làm sao mà không được? Làm sao 
mà không được? Thân người khó được mà lại được thân nam mà lại được đắp y, được tu học ở xứ 
Quốc giáo, được hướng dẫn đào dưỡng bài bản, phước không có nhỏ.
Mặc dù mình nhìn họ như vậy đó, mình nhìn họ chư tăng Miến Điện mà một khi chịu nghèo rồi đó 
thì vô phương, nghèo lắm, thương lắm luôn. Nhưng mà mình biết là những người đại phước được 
mang thân người trong cái lúc Chánh pháp còn đó là cái phước lớn. Phước thứ hai được xuất gia 
ngũ căn đầy đủ, không tâm thần không bị gọi là thiểu năng trì độn phải không? Được xuất gia mà 
đặc biệt là được tu học trong một cái môi trường mà không thể tốt hơn. Nghèo thiệt nhưng mà 
chương trình của họ là liếc vô là thấy điếc luôn. Chỉ riêng cái khoảng mà chương trình mà đào tạo 
tu nữ, sư cô của Miến Điện liếc vô mà coi họ học cái giáo lý, họ học tiếng Pali đó là mình nhìn 
mình đã nổi ốc rồi, đào tạo Ni đó nha, đào tạo Ni còn đào tạo Tăng là nhìn vô là điếc con rái luôn. 
Đấy, kinh hoàng lắm. Thời này là Phật pháp còn đó với những điều kiện khoa học hiện đại mà mình
được mang thân người rồi được xuất gia, được hỗ trợ để mà tu học, mà bây giờ đâu có khổ như 
ngày xưa rồi thì những người này chắc chắn là đại phước mình cứ nghĩ như vậy, họ là những vị Bồ-
tát của đời này đời sau, cái đó gọi là Sakkaccaṃ deti cúng dường cách trân trọng.
Cái thứ hai nữa là gì ta? Cittaṃ cittīkāraṃ deti có nghĩa là bố thí với một nội tâm có hiểu biết, biết 
rõ thế nào là đối tượng ứng cúng, biết rõ trên đời có những người đáng kính và đáng thương, biết rõ 
đáng kính và đáng thương, biết rõ là Cittaṃ cittīkāraṃ deti tức là cho bằng một nội tâm có chuẩn bị,



chứ không phải là không có chuẩn bị. Chứ còn cho kiểu tùy hứng, cho kiểu dốt nát, như nhiều lần, 
cả triệu lần tôi nói: hai người, một người có giáo lý, hai thí chủ một người có giáo lý, một người 
không có giáo lý công đức cách nhau gọi là 1 triệu dặm, triệu lần cách nhau xa lắm. Bởi vì sao? Vì 
họ, người không học giáo lý, họ không biết cái thứ hai này gọi là Cittaṃ cittīkāraṃ deti họ không 
có. Còn đối tượng ứng cúng một lát nữa tôi sẽ nói. Về mặt thí chủ là chuyện đầu tiên là phải 
Sakkaccaṃ deti, đầu tiên là phải bố thí một cái trân trọng, không phải coi thường cái người nhận. 
Thứ hai là Cittaṃ cittīkāraṃ deti có nghĩa là bố thí trong cái sự hiểu biết trong sự nhận thức.
Cái thứ ba là gì ta? Cái thứ ba là Paṭipāṭiyaṃ deti thì có nghĩa là bố thí liên tục. À cái chỗ này là 
không có đọc kinh là không hiểu nữa. Liên tục là sao? Mình nghèo quá 1 tháng mình chỉ cúng được 
có một lần à. Như vậy thì mình có lọt vô cái khoảng liên tục không? Được. Được. Được. Liên tục 
đây không có phải là vật chất, mà liên tục là cái tâm của mình. Trong Sáu pháp tùy niệm, trong đó 
có cái điều là mình phải tâm niệm là: dù cho con có nghèo như điên như hủi này đi nữa nhưng mà 
lòng con luôn luôn sẵn sàng chia sẻ theo khả năng của con. Bất cứ lúc nào chỉ cần có đối tượng và 
con có điều kiện thì con không có suy tính mệt mỏi rắc rối, chỉ cần có đối tượng và con có điều 
kiện. Khi mà mình luôn luôn sống trong tâm niệm như vậy được gọi là Paṭipāṭiyaṃ deti thì có nghĩa
là sao? Liên tục, chú giải gọi là Nirantara liên tục. Dù cho tháng làm có một lần nhưng mà cái lòng 
của mình ấy thì mình cứ khấn như vậy: chỉ cần có đối tượng và đối tượng này có hai đối tượng khả 
kính và đối tượng đáng thương, nghĩa là họ đang cần mình đấy, mình gọi chung là đối tượng, chỉ 
cần có đối tượng và có điều kiện thì con không tiếc cái gì hết. Khi mà liên tục sống như vậy đó thì 
cái người này được gọi là Paṭipāṭiyaṃ dāyaka nghĩa là thí chủ liên tục, gọi theo cái từ trong nước là 
thí chủ bền vững. Thí chủ bền vững đấy. Lòng hào sảng bền vững đấy.
Chứ không đòi là phải cúng đều đều mỗi ngày trong khi anh cúng mỗi ngày mà cái lòng anh ấy, nó 
không có được cái thiện tâm. Bữa hứng thì cho, bữa thì cho vì cầu danh cầu lợi, bữa cho vì muốn 
nổi tiếng, bữa thì lỡ trớn không cho cũng kỳ. Cái đó không có kể, không có kể nha. Mà phải là lòng 
hào sảng thật sự mà có cái lòng hào sảng đó không bị gián đoạn, không bị giới hạn bởi không gian, 
thời gian thì cái đó gọi là Paṭipāṭiyaṃ deti. Ba cái: trân trọng nè, có nhận thức, cái thứ ba là liên tục 
nè, cái thứ tư là Sahatthā deti thì có nghĩa là tự tay, tự tay vẫn tốt. Thì dĩ nhiên mình ở xa, mình gửi 
tiền thì dĩ nhiên thì kẹt quá rồi phải làm. Nhưng mà nếu có điều kiện, nếu có điều kiện thì cái 
Sahatthā deti nó vẫn tốt hơn. Có nghĩa là mình phải tự tay đó, không có nhờ người khác. Chứ còn 
nếu mà mình cho mà lòng và cái cuối cùng là mình cho với cái trạng thái tâm là buông bỏ, tâm 
buông bỏ thì tổng cộng lại là bản thân thí chủ là phải thành tựu năm cái điều kiện này. Năm cái điều
kiện này, cái năm điều kiện trong đó có cái gọi là tự tay nè, trân trọng nè, liên tục nè, có nhận thức 
đó là về phía thí chủ phải không?
Còn về phía đối tượng á. Khoan đã cái này cái chuyện, câu này là câu tôi muốn nói nè sợ quên. 
Công đức bố thí đó nó tùy thuộc vào nhiều cái điều kiện. Một là cái tâm người bố thí, vật bố thí, 
cách người bố thí và đối tượng nhận thí, rồi cuối cùng là tác dụng của bố thí. Cái tâm người bố thí 
nó phải Vô lượng tâm, nó vô lượng thì công đức vô lượng, tâm vô hạn thì công đức vô hạn, còn tâm
hữu hạn thì công đức hữu hạn. Thì hữu hạn là cái gì? Là còn có cái lựa chọn đối tượng mình thích 
và không thích. Mặc dù Đức Phật dạy đây: A là xứng đáng hơn B, đó là Phật dạy. Nhưng đó là học 
cho biết. Nhưng mà trong lúc bố thí coi là trong Kālāma có bài kinh đó. Trong Kālāma có bài kinh 
Ugga đó có bài kinh đó. Có bài kinh đó. Tức là học cho biết đây là đối tượng xứng đáng hơn đối 
tượng này, biết học để biết. Nhưng mà một khi bắt tay vô đó thì giống như mình coi tất cả đều là... 
nếu mà đó là người trên mình á rồi mình coi giống như cha mẹ mình vậy đó, cha mẹ ông bà đó dù 
cái đức hạnh của họ cái nết của họ, có người nết xấu có người nết tốt nhưng mình chỉ nghĩ đơn giản 
đó là ông bà cha mẹ thôi, đó là người hơn mình.
Còn cái người dưới mình á mình nghĩ như con mình, con thì cũng có đứa hư, đứa nên đứa giỏi, đứa 
dở nhưng mà đã là con đứa nào cũng thương hết chứ không lẽ mình khùng sao mình không biết? 
Mình không biết ông già mình là nát rượu mà bà già mình là cái người đàn bà đức hạnh làm sao 
mình không biết? Biết chứ biết sao không biết. Nhưng khi mà trả hiếu thì mình phải gom chung bố 
mẹ giống nhau đó. Thì ở đây cũng vậy. Đối với đối tượng mà trên mình thì mình cứ gom chung lại 
giống như cha mẹ vậy. Còn đối tượng mà dưới mình, mình coi như con mình vậy. Giống như mình 
nhìn đám con thì đứa vầy, đứa khác không lẽ mình khùng sao mình không biết. Nhưng mà khi nào 



cần ngồi lại soi từng đứa thì mới à đứa này nè ngoan hiền học giỏi này. Tương lai của gia đình nè, 
niềm hãnh diện của gia tộc nè. Nhưng mà trong lúc mình nấu cơm, mình chăm sóc người bệnh 
trong cái đám con mình á thì đứa nào cũng như đứa nào hết thì cái đó mới gọi là vô lượng.
Cái điểm này điểm hơi khó hiểu và khó làm nha. Khó hiểu là chính Ngài dạy cho mình biết đối 
tượng này hơn đối tượng này, nhưng mà cũng chính Ngài dạy cho mình biết rằng học cho biết vậy. 
Nhưng mà khi bố thí, khi mà cái lòng có tí phân biệt là cái tâm đó nó rơi vô cái hữu hạn. Mà đã hữu
hạn thì công đức nó là hạn chế. Nó ác vậy đó. Mà đó là cái luật vũ trụ mình đâu có sửa được. Thì 
Ngài cho mình biết cúng dường cho một... cái này mình phải kết hợp kinh Velāma và kinh Cúng 
dường phân biệt của Trung bộ kinh. Nhớ nha. Ai mà nghe giảng bài kinh này là phải về coi lại ngay 
bây giờ nha. Lát nữa xong bài giảng bà con phải coi lại hai bài kinh Cúng dường phân biệt 
Dakkhinavibhanga Sutta ở trong Trung bộ rà trong mục lục đó. Rồi cộng với bài kinh này, mà nếu 
được coi chú giải nữa thì tốt, chú giải của kinh Cúng dường phân biệt ở trong Trung bộ và bên kinh 
Velāma Sutta của Tăng chi, phải không? Thì trong đó Ngài có nói, tôi phải kết hợp tôi giảng kinh 
này mà bằng kinh kia. Thì Ngài nói rằng bố thí cho cái loài súc sinh, bố thí cho loài súc sinh thì cái 
phước nó không có bằng bố thí cho con người. Dù con người đó nó có tệ lậu cách mấy thì bố thí 
cho con người phước nhiều hơn rồi.
Rồi cái con người mà không có giới đó thì bố thí cho họ phước ít hơn người có giới, mà bố thí cho 
phàm phu có giới đó không bằng cho phàm phu có thiền, đắc thiền. Đắc thiền tức là ly dục đó. Mà 
bố thí cho phàm phu đắc thiền thì không bằng bố thí cho cái vị sơ quả Tu-đà-hoàn. Rồi cứ vậy thì 
bố thí cho 100 vị sơ quả không bằng một vị nhị quả. 100 vị nhị quả không bằng tam quả. 100 cái 
tam không bằng một tứ mà 100 cái vị Thinh văn thì không bằng vị Độc Giác. Đấy 100 vị Độc Giác 
không bằng bố thí cho vị Chánh Đẳng Giác. Bố thí cho vị Phật Chánh Đẳng Giác mà lại cộng với 
chư tăng thì lại nhiều hơn là cá nhân vị Chánh Đẳng Giác.
Rồi cái nội dung sâu của bài kinh nó nằm ở chỗ này nè. Tức là nói về cái công đức bố thí đó, thì cái 
người nào mà càng tu nhiều, càng thanh tịnh nhiều, càng phước báu nhiều thì mình là cúng dường 
cho họ công đức nó lớn. Bởi vì như hồi nãy tôi nói đó, công đức lớn, công đức bố thí nó gồm có cái 
gì? Tâm người bố thí là phải vô hạn. Đối tượng nhận thí đó một là cá nhân đức độ, hai nữa là tập thể
đông người. Và cái thứ ba nữa đó là sao? Là cái vật thí đó phải thanh tịnh. Vật thí đó không phải là 
do lừa đảo trộm cướp giết chóc mà có. Rồi cái cuối cùng nó là cái tác dụng. Thí dụ như bây giờ 
mình cúng cho họ bữa cơm mà lúc đó là họ đang cái vị thánh đó đang đi bát. Nhờ cái bữa cơm này 
mà vị đó được no bụng trong cái ngày đó. Phước nó khác. Còn tự nhiên cái buổi chiều vị A-la-hán 
đang ngồi cái mình xách lại nguyên rổ trái cây mình cúng dường. Mình cúng dường mình nói là 
Ngài không ăn buổi chiều thôi giờ Ngài nhận cho con vui, cho con có phước rồi sáng mai Kapiya 
dâng cho Ngài. Thì đương nhiên thì cúng A-la-hán là có phước rồi. Một cái tăm xỉa răng cũng có 
phước phải không? Chứ đừng có nói mà một rổ trái cây nhưng mà cái tác dụng đó mình thấy nó hơi 
loãng loãng là vì sao? Vì vị A-la-hán đã xong cái buổi đó rồi. Người ta đã xong cái buổi ăn đó rồi. 
Bây giờ mà tự nhiên cái buổi chiều cái là mình xách nguyên rổ vú sữa tới mình cúng. Nguyên rổ 
mận, rổ chôm chôm tới mình cúng. Thứ nhất là mình thấy nó sai cái thời điểm. Mà thêm đó mình 
cúng Ngài cũng không phải nhờ, Ngài cũng không có nhờ cái rổ trái cây đó mà Ngài được gì. Bởi vì
rõ ràng Ngài đâu có ăn đâu. Đấy cái tác dụng.
Hoặc là bây giờ mình cất cái cốc cho vị A-la-hán ở nhưng mà Ngài cất xong rồi Ngài vô đó Ngài ở, 
Ngài nhập hạ hoặc là Ngài ở đó Ngài trú nắng trú mưa phước báu vô lượng. Nhưng mà đằng này đó
là mình thấy Ngài mình thích quá, mình cất vừa xong mình cúng cho Ngài cái Ngài cũng nhận 
nhưng mà Ngài nói bây giờ ta có cái duyên sự phải đi không biết bao giờ trở lại nhưng mà giờ ta 
vẫn nhận tấm lòng của con phải không? Ta nhận tấm lòng của con là con đã vì ta con cất cái cốc 
nhưng mà sau cái buổi gặp này ta đi rồi đêm nay ta cũng không có ngủ được cái cốc đó được. Thì 
công đức nó lại khác. Là vì sao? Vì cái tác dụng. Tức là mình cúng là người ta phải ăn, mình dâng 
chỗ ở là người ta phải lưu trú trong đó thì công đức nó khác. Tôi nhấn mạnh dù vị A-la-hán không 
có dùng cái rổ trái cây đó thì mình vẫn có phước nha nhưng mà nó ít hơn. Ít hơn vì Ngài chỉ làm 
một cái động tác nhẹ là Ngài nhận thôi chứ Ngài cũng không có này nọ với cái rổ đó được. Rồi tới 
lúc mình cất cái cốc cho Ngài thì Ngài cũng chỉ nhận tấm lòng cho mình thôi, chứ còn Ngài, đêm 



đó Ngài cũng đi mất rồi. Đấy nó không bằng cái cốc đó được Ngài sử dụng trong một đêm, 7 đêm, 
10 đêm, 1 tháng, 2 tháng, một mùa an cư hoặc 1 năm hay nhiều năm thì cái phước nó khác.
Mình đào cái giếng cũng vậy. Mình đào cái giếng mà mình nghĩ rằng cho nguyên cái dân làng nó 
xài là khác. Còn đằng này mình đào cái giếng riêng cho vị A-la-hán. Rồi vị đó cũng nhận cho mình 
vui xong rồi Ngài ôm bát đi mất tiêu, đi luôn và tới lúc Ngài tịch Ngài không có về đó nữa thì cái 
phước nó khác. Nhớ nha đây là những cái chuyện phải ghi nhận cái đó. Đó là cái chuyện thứ nhất, 
chuyện thứ hai nghe cho kỹ nè: đối tượng thí tại sao mà có chênh lệch là có vị nào càng ít phiền não
chừng nào, phước nhiều chừng đó. Tại sao? Tại sao có cái lý do là cái vị nào càng ít dính mắc – cái 
vấn đề nằm chỗ đó – càng ít dính mắc thì cái phước nó mới dội lại nhiều. Nó ác vậy đó. Thí dụ như 
vị Tu-đà-hoàn đúng là Ngài gọi là Thánh rồi đó. Ngài chắc chắn là Ngài sẽ Niết-bàn là trong thời 
gian ngắn vài kiếp trở lại đó, chắc chắn. Nhưng mà trước mắt Ngài vẫn còn tham, vẫn còn sân, vẫn 
còn dính mắc này kia. Còn lên tới nhị quả là người ta giảm nhẹ dục ái và sân. Tam quả dứt hẳn dục 
ái và tứ quả là dứt sạch tất cả phiền não. Đấy thì cái. Hoặc là mình thấy bố thí cho cái vị mà phàm 
phu mà có giới cái phước nó không bằng cái phàm phu mà chứng thiền ly dục là bởi vì cái vị mà 
phàm phu mà họ ly dục họ không có màng cái chuyện cúng dường hết. Họ càng cái người nhận thí 
mà họ càng ít dính mắc chừng nào hoặc thậm chí không dính mắc thì công đức nó mới vô bờ. Rồi 
ngoài cái chuyện dính mắc ra còn cái khác là còn cái đức tu nữa. Thí dụ như mình thấy hai vị A-la-
hán hết không có vị nào còn dính mắc. Dầu A-la-hán 7 tuổi hay là vị Chánh Đẳng Giác. Sư phụ của 
vị A-la-hán 7 tuổi phải không? Vị Chánh Đẳng Giác là sư phụ đúng không? Rồi nhưng mà rõ ràng 
là mình cúng dường cho vị A-la-hán 7 tuổi phước không bằng. Mặc dù cả hai vị theo bên Nam 
truyền thì cả hai vị đều A-la-hán đều thanh tịnh như nhau hết. Nhưng mà bên cạnh cái thanh tịnh 
chấm dứt phiền não Đức Phật còn vô vàn những công đức khác. Thí dụ nhiều khi Ngài nhận thí rồi 
Ngài chỉ an trú vào cái gọi là Đại bi đấy thì cái vị A-la-hán 7 tuổi cũng nhập vô đại bi nhưng mà cái 
đại bi của Đức Phật là top của top, đỉnh của đỉnh.
Thì mình cúng dường cho cái vị mà họ đang an trú cái thiền định mà định đó là định gì? Mà Ngài 
nhập định mình đừng nghe hiểu lầm nhập định là phải ngồi xếp bằng rồi phải mất bao lâu. Đức Phật
không có. Từ cái tâm thái sinh hoạt thường nhật Ngài muốn nhập định, Ngài muốn nhập trong vòng
1 phút cũng được. 1 phút thôi để cho thí chủ có phước, 1 phút một. Chứ không có cần mà phải mình
nghe nói nhập định là mình phải ngồi xếp bằng rồi lim dim rồi không nhúc nhích không tiểu tiện 
không ăn uống trong 1 giờ 2 giờ một ngày hai ngày. No! Đối với Đức Phật, những vị mà thiện xảo 
lão luyện đó thì lúc Ngài đang ôm bát Ngài đi bình thường như mình này nè mà khi thấy thí chủ thò
tay vô để bát là Ngài nhập trong vòng có 1 phút, một 1 phút một là coi như là thí chủ đời đời kiếp 
kiếp tha hồ mà hưởng.
Cho nên cái bài giảng trưa nay nó quan trọng cái gì? Quan trọng thứ nhất là đối tượng. Cái đối 
tượng nào mà còn thích đảnh lễ đó thì mình cái phước đảnh lễ nó ít. Mình đảnh lễ một cái người mà
thích đảnh lễ đó thì cái phước nó ít. Rồi các vị nói không biết kinh nào kinh nào. Dạ các vị coi trong
Kālāma 4 mới vừa in xong người ta bán không chịu mua, người ta lấy tiền ta làm tháp không chịu 
mua, mà vô đây nghe ba chớp rồi hoài nghi không biết ổng nói là kinh nào, toàn là lấy kinh giải 
kinh không, không có bịa nha. Trong Kālāma 4 vừa rồi mới in xong nó có cái bài kinh đó. Tức là 
cái vị tỳ-kheo sau khi mà nhận thí, nhận cúng dường hoặc là nhận đảnh lễ đó mà còn có cái lòng 
tham chấp thích thú thì cái phước của thí chủ nó ít, ít chút xíu. Cho nên là mình đem mình cúng 
dường một cái cục kẹo, một cái viên kẹo, một cái bánh cho ông sư mà cái ông đó ổng còn mê, ổng 
còn thích ở trong cái cúng dường đó mặc dù hai ông còn phàm hết, hai ông còn phàm 100% nhưng 
mà một ông thì chỉ đơn giản là vì lòng từ mà nhận. Còn ông là nhận là vì thích cái cục kẹo đó hoặc 
là nhận là cho thí chủ vui rồi mong mua lòng được thí chủ, mong thí chủ này còn quay lại với mình.
Thì chỉ còn một chút tục niệm như vậy thì công đức thí chủ giảm từ 100 xuống còn chừng ba bốn 
thôi. Trong khi đó cái vị kia họ chỉ nhận đơn giản một là vì lòng từ mà nhận cho họ hoan hỉ. Hai là 
biết rất rõ rằng mấy cái đồ quỷ này nè là mình biết mình cũng không có ăn cái này. Thứ hai mình để
lại cho chư tăng cho người khác ăn chứ mình không ăn. Mà đồng thời là mình cũng không có thiết 
tha gì hết.
Mình biết đối với phàm phu một tí lễ phẩm nhận vào là nợ. Phải nói như vậy. Nếu có học Phật 
pháp, một chút lễ phẩm dù đó là cái tăm xỉa răng thì kẹt lắm mới nhận. Thật ra đó nếu là phàm phu 



thì hạn chế nhận tốt, nên hạn chế nhận vì cứ mỗi lần nhận vậy đó là nó tổn thôi tại vì chỉ cần mình 
nhận mà mình không có thanh tịnh là mình nợ, cứ nhận cái này nợ. Bởi vì trong kinh ghi rất rõ có 
nhiều kiểu nhận: nhận kiểu ăn trộm, nhận kiểu người mắc nợ, nhận kiểu chủ nhân. Nhận kiểu ăn 
trộm có nghĩa là mình không có xứng đáng, mình không có xứng đáng với cái vật đó. Mình chỉ trá 
hình lừa dối quần chúng để mình nhận. Đó là nhận kiểu trộm. Rồi cái thứ hai là nhận kiểu người 
mắc nợ nghĩa là mình không đến nỗi tệ lắm nhưng mà có điều mình cũng không có tinh tấn lắm. 
Cho nên những gì mình nhận mai này mình là trâu ngựa mình trả lại. Thì cái trường hợp này là nhận
kiểu mắc nợ. Còn cái thứ ba là nhận kiểu ông chủ là sao? Có nghĩa là người làm họ làm cái gì cho 
ông chủ thì ông chủ sẽ trả công lại đúng không? Mình làm gì cho ông chủ vui, ông chủ thưởng, ổng 
trả lương cho mình đúng không? Đây cũng vậy. Khi mà một cái đối tượng mà xứng đáng, họ nhận 
cho mình, cái mà họ nhận nó chỉ là một phần ngàn của cái mà thí chủ sẽ nhận được thôi. Mà nếu 
như Đức Phật đó thì không phải một phần ngàn mà một phần tỷ. Mình cúng cho Đức Phật cái gì đi 
nữa thì cái phần mình cúng cho Ngài nó chỉ là một phần tỷ của cái mà mình sẽ nhận được. Thì rõ 
ràng Ngài là Ngài nhận kiểu ông chủ, có nghĩa là Ngài sẽ trả lương nói theo Thiên Chúa là trả lương
bội hậu. Thiên Chúa sẽ trả lương bội hậu cho mình. Đức Phật chẳng phải Ngài trả cho mình đâu. 
Nhưng mà cái công đức mà từ cái việc cúng dường cho Ngài khiếp như vậy phải không?
Cho nên là bố thí cho cái người mà còn thích nhận là phước ít. Đảnh lễ cái người còn thích người ta 
đảnh lễ là phước ít. Thì cái này hên xui này, phải nói là hên xui thì thời này thì tìm được đối tượng 
mà nhận thí mà không dính trong cái việc thọ thí. Nhận lễ mà không dính trong nhận lễ thì cái đó 
hên xui, thì tôi nói cũng hơi chuyện tế nhị nhưng mà đại khái là nhiều khi người ta cũng thờ ơ đó, 
người ta không có để ý hết đó. Chứ nếu mà cái vị nhận thí và nhận lễ đó mà lúc đó họ dù không có 
đắc thiền, mà họ nhận bằng từ tâm, họ nhận bằng từ tâm thì cái công đức nó lớn kinh khủng lắm. 
Đấy cho nên ở đây mình thấy bài kinh này có mấy chuyện rất là lạ.
Thứ nhất là bản thân người bố thí đó nó có cái chi tiết rất là quan trọng đó là buông bỏ. Là sao? Tôi 
hay nói hoài bố thí bằng kiểu thả diều và thả chim. Thả diều có nghĩa là tuy nó thả nhưng mà nó còn
sợi dây nó ràng vào cũng gọi là thả nhưng có ràng vào những cái ràng vào bằng sợi dây gọi là thả 
diều nhưng mà bố thí bằng tâm buông bỏ đó chỉ giúp cho cái người nhận thôi chứ mình không có 
mong, mình không có mong cầu danh trục lợi thì cái đó mới gọi là bố thí. Bố thí về động từ đó thì 
bố thí kiểu thả chim, buông con chim ra nó bay đi đâu kệ nó thì thường đa phần mình là bố thí kiểu 
thả diều hơn là thả chim nhớ cái đó. Cho nên chuyện thứ nhất là thí chủ, bản thân thí chủ phải là bố 
thí kiểu thả chim. Thứ hai là cái đối tượng nào mà càng ít dính mắc thì công đức càng lớn. Và cái 
thứ ba mới ghê. Trong các công đức thì cái công đức nào mà nó còn mang cái tinh thần quẩn quanh 
sinh tử thì công đức nó ít. Thí dụ như mình còn thích bố thí, còn mong giàu, mong sang, mong 
hưởng thụ thì công đức nó không bằng là mình tu tập mình giữ giới. Là vì sao? Vì mình bố thí đó 
cái tinh thần bố thí nó còn bị hạn chế so với tinh thần giữ giới. Là vì sao vậy? Vì bố thí mình còn 
kẹt ở trong chư tăng, trong đối tượng còn cái giữ giới nó không có kẹt đối tượng. Con kiến là đã 
không giết, con ruồi con muỗi là đã không giết. Tới con người mình cũng không giết, tất cả vũ trụ 
mình không có muốn làm khổ ai hết bằng bất cứ một cái nghiệp ác nào thì cái tinh thần giữ giới nó 
tính ra nó sâu hơn tinh thần bố thí nó sâu hơn. Bởi vậy phước người có Tam quy Ngũ giới phước 
nhiều hơn nhưng mà trong chú giải ghi rất rõ cái Tam quy Ngũ giới của người có hiểu biết của 
người có Chánh kiến thì phước nó nhiều hơn là của người thiếu hiểu biết. Và đặc biệt cái Tam quy 
Ngũ giới của vị Tu-đà-hoàn thì nó ghê gớm hơn là cái Tam quy Ngũ giới của phàm phu. Nhớ nha.
Cái này quan trọng lắm. Bởi tôi nói 1 ngàn tỷ lần tôi nói phải học giáo lý dù cho mình không có 
chứng được thánh trí nhưng mà cái người có kiến thức giáo lý đó, khi mà họ làm cái gì công đức nó
lớn hơn cái người không có hiểu biết. Mà không chịu tin cứ đi theo mấy cái trường phái mà không 
cần học giữ tâm rỗng rang giữ tâm khơi khơi rồi ưng vô sở trụ rồi kiểu nói chuyện trên trời đó thì ok
đó tùy hỷ. Ngày xưa tôi cũng tiếc tôi cũng buồn tại sao Phật tử không học giáo lý? Nhưng bây giờ 
tôi lại thích, giờ tôi càng già tôi càng ác như vậy thì mấy cái thứ tào lao đó khi mà mình kêu nó học 
nó không chịu học. Tôi đâu kêu học với tôi đâu. Học với thầy nào cũng được nhưng phải có giáo lý 
nền. Mà cái thứ tào lao mà nếu mà họ không có chịu học giáo lý thì công đức họ ít. Và như vậy đời 
sau sanh ra đó là tôi sẽ ít gặp cái đám tào lao. Đời sau tôi mong là gặp được thứ thượng thừa thôi 
chứ còn mà kêu học giáo lý thì không chịu học. Khi không chịu học thì nhận thức nó kém. Mà nhận



thức đã kém thì từ bố thí cho tới giữ giới cho tới tu thiền nó lè tè không có qua khỏi ngọn cỏ mà nói 
không có tin đấy.
Cho nên ở đây cái đối tượng thí là chuyện đầu tiên là bản thân người bố thí là phải buông, rồi bản 
thân người nhận cũng phải là người buông, buông cộng buông nó mới ra vô lượng. Đấy, còn cái kẻ 
bố thí mà bị dính mắc thì công đức là đã giảm mà gặp cái đối tượng nhận thí mà nó cũng dính mắc 
là không được. Cho nên cái người cho phải buông mà gặp đối tượng nhận cũng buông. Hai cái 
buông nó gặp nhau thì là sao ta? Là hư không vô biên, vời vợi lồng lộng. Đấy nhớ không? Nó rất 
quan trọng.
Tiếp theo cái công đức nào mà nó còn nhắm đối tượng nhỏ hẹp thì công đức nó nhỏ. Thí dụ như 
mình thấy bố thí còn bị ràng buộc đối tượng mà giữ giới thì không. Rồi xa hơn giữ giới là gì? Là từ 
tâm. Đó. Trong đây Ngài dạy rất rõ cái Từ tâm vô lượng là sao? Kiểu từ tâm của mình là mình toàn 
là rải bằng miệng không à. Nguyện cho tất cả chúng sanh trong hướng đông trong hướng tây đừng 
có oan trái lẫn nhau. Vậy cái đó là mình rải mình tu miệng, mai mốt là cái miệng mình nó như cái 
bông sen vậy đó. Chứ còn mình, miệng mình rải không mà còn cái bụng mình không có, mình 
không có tâm từ, mình không có tâm bi. Xin lỗi chứ mình không học giáo lý mình biết tâm từ là cái 
gì không? Từ là mong cho người ta sống trong nhân lành quả lành. Bi là trắc ẩn khi thấy người ta 
sống trong cái nhân xấu quả xấu. Hỷ là vui khi mà thấy người ta sống trong cái nhân lành quả lành. 
Và Xả đó là cái trạng thái tâm bình thản của cái người mà đã đầy ắp Từ, Bi, Hỷ, phải định nghĩa 
như vậy. Xả đó là trạng thái bình thản của cái người mà đã đầy ắp Từ, Bi, Hỷ. Bây giờ họ thấy rằng 
bây giờ mỗi người ngu trí, sang hèn sướng khổ thảy do nghiệp riêng. Đấy thì cái bình thản này mới 
được gọi là Xả. Còn cái kiểu mà mình máu lạnh lòng gỗ đá thấy người ta khổ, thấy người ta sướng 
mà mình lòng không có màng, không tùy hỷ, không vui theo mà cũng không có thương xót cái kẻ 
mà khốn khó đau khổ. Rồi mình tưởng mình thấy cái máu lạnh đó mình tưởng là Xả, không có phải.
Xả là cái trạng thái bình thản của người có hiểu biết mà với một cái điều kiện là người đó đã đầy ắp 
Từ, Bi, Hỷ. Xưa giờ người đó đã đầy ắp Từ, Bi, Hỷ thì cái Xả, cái trạng thái bình thản lúc này mới 
được gọi là Xả vô lượng tâm phải không? Chứ còn cái coi chừng nhầm lẫn với cái Aññāṇupekkhā 
tức là máu lạnh đó là không có được nha.
Thì vậy mình thấy đó nguyên cái bài kinh này đó là không phải nói về bố thí không. No! Bài kinh 
này nói đến một cái chữ gì? Tâm vô lượng công đức vô lượng. Đó bài kinh này nó chốt lại cái nội 
dung như vậy đó. Tâm vô lượng công đức vô lượng nghĩa là tâm người thí. Bây giờ chuyện đầu tiên
là công đức trước. Tâm người thí chủ phải vô lượng. Thứ hai đó là tâm người nhận thí vô lượng thì 
công đức vô lượng. Rồi xong chữ thứ hai, công đức hữu hạn thì quả báo hữu hạn. Đây thí dụ như 
mình thấy đó là vượt khỏi cái thí phải lên tới giới. Vượt khỏi giới. Bởi vì giới là sao nó rộng là bởi 
vì không có muốn làm khổ ai hết? Rồi cái lên tầng nữa là gì? Là từ tâm đấy. Lên đến tầng từ tâm. 
Có nghĩa là không có bị hạn chế bởi ngôn ngữ chủng tộc màu da, không bị hạn chế bởi vấn đề huyết
thống máu mủ. Tất cả ai mình cũng thương, phải không? Từ con ong cái kiến cho tới gọi là Ngọc 
Hoàng Thượng Đế, Đại Phạm Thiên, Đại Phạm Chủ ai mình cũng thương hết. Cái đó khó mà không
có giới hạn trong số lượng vũ trụ. Vô lượng vũ trụ về hướng đông, vô lượng vũ trụ về hướng tây, vô
lượng vũ trụ về hướng nam, hướng bắc, trên hướng dưới đó. Vô lượng vũ trụ ở các hướng phụ đông
bắc, tây bắc, đông nam, vô lượng vũ trụ, vô lượng ngân hà, vô lượng thái dương hệ lòng mình gọi là
chan hòa dạt dào cái niềm Từ, Bi, Hỷ, Xả. Đấy thì nó càng đi xa như vậy thì công đức vô lượng.
Và cuối cùng cái này mới ghê khi mà buông hết mọi biên giới để mà an trú ở trong cái Vô lượng 
tâm rồi cái gì nữa? Có cái cũng ghê nữa. Còn có đối tượng để thương thì cũng còn hữu hạn phải đạt 
tới cảnh giới sau cùng mà được tất cả chư Phật ba đời mười phương được khích lễ. Nó là quán 
chiếu Nhất thiết giai không. Hồi mình chưa biết đạo, mình chỉ có thích và ghét. Biết đạo rồi đó thì 
thấy không còn thích ghét, chỉ còn có đối tượng ai cũng là để mình thương. Nhưng mà lên đến cái 
tầng thứ ba đó là không còn ai để thương hết. Tất cả chỉ là sanh diệt chớp tắt. Đấy cái này mới ghê. 
Lúc này qua khỏi cái thương luôn nó qua tới cái mức gọi là sanh diệt chớp tắt. Cho nên mà một vị 
Phật đó khi cần thì Ngài an trú Đại bi, mà khi cần Ngài an trú vô lượng tướng tâm định giải thoát 
Ngài quán chiếu tất cả chỉ là sóng và hạt, chỉ là chớp tắt, chớp tắt.
Vũ trụ nó có hai cái góc, góc nhìn một nhìn qua hiện tượng, góc nhìn hai là góc nhìn qua bản thể. 
Góc nhìn qua hiện tượng đó thì là khoa học nè, mỹ học rồi nghệ thuật rồi chính trị văn hóa, tôn 



giáo…. tất cả những cái đó nó đều là thế giới hiện tượng hết thì tận cùng của thế giới hiện tượng là 
gì? Tận cùng thế giới hiện tượng là gì? Là bỏ hết tất cả kiến thức, chỉ còn quy về một cái thôi: Yêu 
thương muôn loài tận cùng của thế giới hiện tượng. Bây giờ thế giới có hai góc nhìn, góc nhìn hiện 
tượng và góc nhìn bản thể. Thì cái góc nhìn hiện tượng là góc nhìn vỏ ngoài đấy. Thì cái tận cùng 
của cái góc nhìn đó là gì? Là phải lòng yêu thương không giới hạn. Và cái tận cùng của cái góc nhìn
bản thể là gì? Là Tất cả là Giai không. Tất cả do duyên mà có, mà bản thân các duyên cũng là giả 
hợp. Do các duyên giả hợp mà mới nảy ra cái thế giới giả hợp. Thế giới và đã nói giả hợp có nghĩa 
là gì? Nó là Transition mới là Composition. Nó vừa tạm thời mà nó vừa là lắp ráp nữa. Nó lắp ráp.
Thì bài kinh Velāma này sâu là sâu không đáy. Sâu không đáy. Nói cho mình biết rất là nhiều 
chuyện. Rất là nhiều chuyện và chốt lại đó là cái gì mà xuất phát điểm của nó là hữu hạn thì cái đích
đến của nó phải là hữu hạn. Nó dừng lại hữu hạn. Nhớ cái đó. Thì nhiều người hiểu lầm họ nói: ủa 
sao mà phước bố thí mà sao đem so với phước tu thiền quán, hai cái chớt quớt. No! Ở đây đang nói 
trên lộ trình, mình không phải so sánh cái chủng loại, ở đây không có so sánh chủng loại mà đang 
nói trên những cái step khác nhau của một lộ trình thì cái công đức mà lớn nhất trong thế giới hữu 
lậu thế giới sanh tử là gì? Là yêu thương muôn loài. Và đối tượng nó càng cao rộng càng vô phân 
biệt thì công đức càng vô lượng.
Nhưng mà đến cái bước cuối cùng của lộ trình tu học là gì? Là quán chiếu thấy rõ: Phàm sở hữu 
tướng giai thị hư không, Sắc bất dị Không, Không bất dị Sắc, Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc.
Thọ, Tưởng, Hành, Thức diệc phục như thị. Tất cả là do duyên mà có rồi cũng do duyên mà mất đi, 
Sắc cũng vậy mà Thọ, Tưởng, Hành,Thức thảy đều như vậy, diệc phục như thị. Đến cái mức này đó 
nói theo Bắc truyền ấy, cái này đó mới gọi là gọi là Bát Nhã Ba La Mật Đa. Cái Bát Nhã là trí huệ, 
cái Ba La Mật Đa gọi là Paramita. Paramita nó là từ tiếng Phạn: Param cộng với I. I là đi. Param là 
bờ kia. Tức là cái trí mà qua bờ kia đó. Trí mà qua bờ kia còn ba cái trí của mình đó giờ mình vô 
lượng kiếp mình làm Phạm thiên, Đế thích, học giả rồi nhà khoa học rồi giáo sư bác sĩ bao nhiêu 
kiếp toàn là lè tè lè tè ở bên bờ này của biển khổ thôi. Mà phải là trí qua bờ bên kia mới gọi là Bát 
Nhã Ba La Mật Đa là Trí đáo bỉ ngạn, trí sang bờ khác và đó cũng chính là cái tinh thần của cái câu 
đại minh chú: Gate gate paragate parasamgate bodhi svaha Yết đế yết đế ba la yết đế ba la tăng yết 
đế bồ đề tát bà ha. Hãy ra đi, hãy lên đường, hãy lên đường sang bờ khác!
Trong một bài giảng ở tại Mỹ tôi có giảng về cái chú, chú gọi là Quyết định chân ngôn vãng sanh. 
Thì tôi có giảng về cái tinh thần Tứ đế ở trong cái chú vãng sanh, mà Việt Nam mình thì không hiểu
được cái tinh thần Tứ đế mà cứ tưởng chú vãng sanh là cái chú mổ gà cắt cổ gà. Khi mình đập đầu 
cá, chặt cổ gà mình đọc để cho nó bớt tội, để cho cái con mà mình giết nó được vãng sanh rồi mình 
bớt tội mình cứ kêu đọc chú cắt cổ gà mà thật ra cái tinh thần Tứ đế đó nằm ở trong cái Quyết định 
chân ngôn vãng sanh rất là hay, rất là sâu. Già già di nị đó, Già già na già di nị, cái già di nị đó tiếng
Phạn là Gamini, Gamini. Cái già di nị là Gamini có nghĩa là đạo lộ hay là cái lộ trình hay là con 
đường. Và di nị Gamini. Thì cái tinh thần cao nhất của đạo Phật là gì? Đó là Vượt thoát. Parami là 
Param cộng với I là sang bờ kia.
Chuyện đầu tiên là hãy còn ở là quẩn quanh trong thế giới sinh tử là phải làm công đức. Vì hai ý 
nghĩa. Một nó chính là cái chất liệu để mai này nó hình thành nên tuệ giác. Thứ hai, ngày nào còn 
quẩn quanh trong cõi luân hồi thì chính những công đức đó cho mình những cái trạm dừng, những 
trạm ghé mát mẻ về nhai sinh trong ít lâu. Nhưng mà nói cho rốt ráo thì sẽ có một ngày mình thấy 
tất cả công đức và tất cả trạm dừng trong cõi sinh tử đều phải là những thứ bỏ lại để mà đi.
Như Nietzsche ông mà trùm thuyết siêu nhân của Đức ông nói suy cho cùng thì con người là cái gì 
đó mình phải vượt qua, phải vượt qua và ông Kierkegaard là một triết gia của Đan Mạch, ổng cũng 
nói như vậy. Ổng nói thế giới này nó không phải là một cái problem để mình giải quyết, không phải 
là vấn đề giải quyết mà là cái cần được mình kinh nghiệm. Rồi Marie Curie và Pierre Curie là hai 
vợ chồng mà tìm ra cái uranium với plutonium mà làm nên bom nguyên tử. Mà bản thân bà Marie 
Curie có một câu rất là hay.
Thế giới không có phải là cái đáng sợ, nó không phải là cái để ta sợ mà nó là cái cần được hiểu biết.
Not to be feared but to be understood. Nó không phải là cái để mình sợ mà nó là cái để mình hiểu. 
Nội dung bài kinh này sâu lắm, sâu ghê lắm. Còn đằng này mình đọc ba chớp ba nháng mình thấy 
kinh này nói về bố thí. Trời ơi hiểu như vậy là chết rồi.



Ok. Chúc các vị ngày vui.


